**Убудийя – служение одному Богу**



**«Скажи: «Аллаху принадлежит заступничество целиком. Ему принадлежит власть над небесами и землей, и к Нему вы будете возвращены» (Коран 39:44).**

Все экосистемы во Вселенной и поддерживаемые ими жизненные формы, говорит Ислам, созданы и зависят от их Господа, единственного Бога. Поэтому люди имеют больше общего с рыбой в море, птицей в небе и животными, обитающими на Земле, нежели с Самим Богом.

**«Все живые существа на Земле и птицы, летающие на двух крыльях, являются подобными вам сообществами. Мы ничего не упустили в Писании. А затем они будут собраны к своему Господу». (Коран 6:38)**

Человек может ставить себя на самый верх пищевой цепи, но он все равно останется одним из звеньев. А Господь не нуждается в пропитании, жилище, репродукции… Кому сложно увидеть эту простую истину, и кто продолжает преклоняться перед такими же, как они, стоит задуматься над аятом:

**«Мессия, сын Марьям (Марии), был всего лишь посланником. До него тоже были посланники, а его мать была правдивейшей женщиной. Оба они принимали пищу. Посмотри, как Мы разъясняем им знамения. А затем посмотри, до чего они отвращены от истины» (Коран 5:75).**

Аят подразумевает, что Иисус и Мария (мир им), хотя и занимают почетное место перед Богом, они все равно обычные люди, которым требуется пища, следовательно, требуется и очищать свой организм. Всемогущему Господу не свойственны такие физиологические потребности. Он далек от них.

**«Мы не ниспосылали до тебя посланников, которые не принимали бы пищи и не ходили бы по рынкам. Мы сделали одних из вас искушением для других: проявите ли вы терпение? Твой Господь – Видящий» (Коран 25:20).**

Итак, хотя пророки, их последователи, верующие члены их семьи были, поистине, лучшими творениями Бога, когда-либо ступавшими по Земле, они, все равно, оставались лишь творениями, отправленными Богом и зависящими от Него во всем: жизни, пропитании, спасении…  Таким образом, чтобы в полной мере понять взаимоотношения человека с окружающим миром, мы должны понять отношения человека с Богом.

# Убудийя – служение одному Богу

Все существующее, по убеждению мусульман, сотворено в состоянии подчинения Богу. А поскольку все в своей основе подчиняется Одному Богу, естественное состояние всего – это Ислам, если можно так выразиться. Гепард, преследующий газель, и газель, убегающая от гепарда – животные. Они ведут себя так потому, что Бог приказал им поступать таким образом.

**«Ему принадлежат те, кто на небесах и на земле. Все они покорны Ему» (Коран 30:26).**

Только благодаря четкому следованию указам Всевышнего во Вселенной царит гармония – люди любят называть это «законом природы». Покорность мира вокруг нас Богу, выраженная в следовании определенному порядку и есть постоянное служение и поклонение. Эта истина выражена во многих аятах Священного Корана:

**«Разве ты не видел, что Аллаха славят те, кто на небесах и на земле, а также птицы с распростертыми крыльями? Каждый знает свою молитву и свое славословие. Аллах знает о том, что они совершают» (Коран 24:41)**

«Его славят семь небес, земля и те, кто на них. Нет ничего, что не прославляло бы Его хвалой, но вы не понимаете их славословия. Воистину, Он – Выдержанный, Прощающий» (Коран 17:44).

**«Каждый, кто на небесах и на земле, явится к Милостивому только в качестве раба» (Коран 19:93)**

## *Фитра* – изначальная сущность человека

Человек, будучи одним из творений, также создан в состоянии Ислама (покорности) – фитра (арабс.). Останься человек один, он неуклонно следовал бы путем таухида ( единобожия в исламском понимании), инстинктивно осознавая своего Творца, склоняясь к служению Ему,  к добрым поступкам. Всевышний говорит в Коране:

**«Обрати свой лик к религии, исповедуя единобожие. Таково врожденное качество, с которым Аллах сотворил людей. Творение Аллаха не подлежит изменению. Такова правая вера, но большинство людей не знают этого» (Коран 30:30).**

Поэтому, вполне справедливо можно утверждать, что все благое, включая правильное восприятие окружающего мира – не является чем-то, требующим внедрения. Требуется всего лишь пробудить эти чувства в душе человека. Только тогда он сможет гармонично сосуществовать с остальным миром.  Как бы то ни было, каждая душа, уже клятвенно признала своего Создателя:

**«Вот твой Господь вынул из поясниц сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать против самих себя: «Разве Я – не ваш Господь?» Они сказали: «Да, мы свидетельствуем». Это – для того, чтобы в День воскресения вы не говорили: «Мы не знали этого» (Коран 7:172)**

#  человек – наместник Бога на Земле (часть 2 из 4)

**«Вот твой Господь сказал ангелам: «Я установлю на земле наместника». Они сказали: «Неужели Ты поселишь там того, кто будет распространять нечестие и проливать кровь, тогда как мы прославляем Тебя хвалой и освящаем Тебя?» Он сказал: «Воистину, Я знаю то, чего вы не знаете» (Коран 2:30).**

Итак, человек через своего отца Адама был послан на Землю как *халиф –*слово, обозначающее одновременно преемника, наместника, доверенное лицо, управляющего, защитника. Таким образом, человек стал ответственным  за Землю, ее богатства.

**«Аллах – Тот, Кто создал небеса и землю, ниспослал с неба воду и взрастил ею плоды для вашего пропитания, подчинил вам корабли, которые плывут по морям по Его воле, подчинил вам реки, подчинил вам солнце и луну, непрестанно движущиеся по своим орбитам, подчинил вам ночь и день» (Коран 14:32-33).**

**«Неужели вы не видите, что Аллах подчинил вам то, что на небесах, и то, что на земле, и одарил вас сполна Своими явными и незримыми благами? Но среди людей находится такой, который спорит об Аллахе, не имея ни знания, ни верного руководства, ни озаряющего Писания» (Коран 31:20).**

Итак, Земля была создана с определенным умыслом,  для определенной цели: всячески способствовать и поддерживать человека в достижении цели, ради которой он пришел на свет: поклоняться и служить Творцу.

**«Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне» (Коран 51:56).**

Хотя сотворение Небес и Земли, несомненно, величественнее создания человечества (см. Коран 40:57), на людей возложено бремя, которое не обязаны нести Земля и Небо. На самом деле Господь предлагал, но Небо и Земля отказались от столь огромной ответственности, прекрасно осознавая, насколько тяжелой окажется эта миссия. Адам же, от имени всех людей, выразил свое согласие. Увы, в отличие от праотца Адама, многие его потомки оказались неверными, неумелыми и нежелающими оставаться преданными своим обязанностям.

**«Мы предложили небесам, земле и горам взять на себя ответственность, но они отказались нести ее и испугались этого, а человек взялся нести ее. Воистину, он является несправедливым и невежественным» (Коран 33:72)**

Преданно выполняя свои обязанности – поклоняясь и служа Богу, как призывает его врожденное чувство – человек заслуживает довольство Бога и Его награду. В противном случае он нуждается в божьем прощении. Таким образом, человек склоняется к ослушанию только потому, что позволяет себе отдалиться от своей природы, отклоняется от прямого пути, обманувшись лживыми речами врага Господа и людей – сатаны.

**«(Сатана) сказал: «Посмотри на того, кому Ты отдал предпочтение предо мною. Если ты дашь мне отсрочку до Последнего дня, то я покорю его потомство, за исключением немногих» (Коран 17:62).**

**«Аллах проклял его, и он сказал: «Я непременно заберу назначенную часть Твоих рабов. Я непременно введу их в заблуждение, возбужу в них надежды, прикажу им обрезать уши у скотины и прикажу им искажать творение Аллаха». Кто сделал сатану своим покровителем и помощником вместо Аллаха, тот уже потерпел очевидный убыток. Он дает им обещания и возбуждает в них надежды. Но сатана не обещает им ничего, кроме обольщения» (Коран 4:118-120).**

Итак, окружающий нас мир – все творения живые и неживые – неизменно служит и поклоняется Богу и пребывает в гармонии. Поняв это и осознав свое место в мире, человек может вернуть свою первозданную незапятнанную сущность, поклоняясь и подчиняясь Всевышнему Господу. Среди прочих достойных похвалы действий не стоит забывать и ответственность за наш мир, в котором, условно говоря, есть два вида ресурсов: животные и среда их обитания.

**«Аллах – Тот, Кто подчинил вам море, чтобы корабли плыли по нему по Его воле и чтобы вы искали Его милость. Быть может, вы будете благодарны. Он подчинил вам то, что на небесах, и то, что на земле. Воистину, в этом – знамения для людей размышляющих» (Коран 45:12-13)**

**права животных и несправедливое отношение к ним (часть 3 из 4)**

**«Аллах сотворил все живые существа из воды. Среди них есть такие, которые ползают на брюхе, такие, которые ходят на двух ногах, и такие, которые ходят на четырех. Аллах творит то, что пожелает. Воистину, Аллах способен на всякую вещь» (Коран 24:45).**

Итак, из жидкости – воды – произошли и люди, и животные. Господь в Своем Откровении сообщил нам о животных, сыгравших судьбоносную роль в жизни целых народов.

Пример народа Самуд рассказывает, насколько важно нравственное отношение к животным, а точнее, какими суровыми последствиями чревата немилость  к ним.  Напомним, что Господь чудесным образом послал самудянам верблюдицу как знамение. Они же просто зарезали животное. Тогда Всемогущий Господь уничтожил весь народ, наслав на них сильнейший ветер[[1]](http://www.islamreligion.com/ru/articles/361/%22%20%5Cl%20%22_ftn17370%22%20%5Co%20%22%20%D0%A3%D0%B1%D0%B8%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%B2%D0%B5%D1%80%D0%B1%D0%BB%D1%8E%D0%B4%D0%B8%D1%86%D1%8B%20%D1%81%D0%B0%D0%BC%D0%BE%20%D0%BF%D0%BE%20%D1%81%D0%B5%D0%B1%D0%B5%20%D0%BD%D0%B5%20%D1%8F%D0%B2%D0%BB%D1%8F%D0%B5%D1%82%D1%81%D1%8F%20%D0%BF%D1%80%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B9%20%D0%B3%D0%B8%D0%B1%D0%B5%D0%BB%D0%B8%20%D0%BD%D0%B0%D1%80%D0%BE%D0%B4%D0%B0.%20%D0%93%D0%BE%D1%81%D0%BF%D0%BE%D0%B4%D1%8C%20%D1%81%D1%82%D0%B5%D1%80%20%D1%81%D0%B0%D0%BC%D1%83%D0%B4%D1%8F%D0%BD%20%D1%81%20%D0%BB%D0%B8%D1%86%D0%B0%20%D0%B7%D0%B5%D0%BC%D0%BB%D0%B8%20%D0%B7%D0%B0%20%D1%82%D0%BE%2C%20%D1%87%D1%82%D0%BE%20%D0%BE%D0%BD%D0%B8%20%D1%83%D0%BD%D0%B8%D1%87%D1%82%D0%BE%D0%B6%D0%B8%D0%BB%D0%B8%20%D0%95%D0%B3%D0%BE%20%D0%97%D0%BD%D0%B0%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%B8%2C%20%D1%82%D0%B5%D0%BC%20%D1%81%D0%B0%D0%BC%D1%8B%D0%BC%2C%20%D1%81%D0%B8%D0%BC%D0%B2%D0%BE%D0%BB%D0%B8%D0%B7%D0%B8%D1%80%D1%83%D1%8F%20%D1%81%D0%B2%D0%BE%D0%B5%20%D0%B0%D0%B1%D1%81%D0%BE%D0%BB%D1%8E%D1%82%D0%BD%D0%BE%D0%B5%20%D0%BD%D0%B5%D0%BF%D1%80%D0%B8%D1%8F%D1%82%D0%B8%D0%B5%20%D0%93%D0%BE%D1%81%D0%BF%D0%BE%D0%B4%D0%B0%2C%20%D0%BA%20%D0%9A%D0%BE%D1%82%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%BC%D1%83%20%D0%BE%D0%BD%D0%B8%20%D0%B2%20%D0%BA%D0%BE%D0%BD%D1%86%D0%B5%20%D0%BA%D0%BE%D0%BD%D1%86%D0%BE%D0%B2%20%D0%BF%D1%80%D0%B8%D0%B4%D1%83%D1%82%2C%20%D0%B0%20%D1%82%D0%B0%D0%BA%D0%B6%D0%B5%20%D0%B5%D0%B4%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D0%B6%D0%B8%D1%8F%2C%20%D0%BA%20%D0%BA%D0%BE%D1%82%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%BC%D1%83%20%D0%BF%D1%80%D0%B8%D0%B7%D1%8B%D0%B2%D0%B0%D0%BB%20%D0%B8%D1%85%20%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%BA%20%D0%A1%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%85%20%28%D0%BC%D0%B8%D1%80%20%D0%B5%D0%BC%D1%83%29.%20%D0%A2%D0%B0%D0%BA%D0%B8%D0%BC%20%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%B7%D0%BE%D0%BC%2C%20%D0%BD%D0%B5%D1%81%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D0%BB%D0%B8%D0%B2%D0%BE%D0%B5%20%D0%BE%D1%82%D0%BD%D0%BE%D1%88%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%BA%20%D0%B6%D0%B8%D0%B2%D0%BE%D1%82%D0%BD%D1%8B%D0%BC%20%E2%80%93%20%D1%8D%D1%82%D0%BE%20%D0%BF%D1%80%D0%B5%D1%81%D1%82%D1%83%D0%BF%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%82%D0%B8%D0%B2%20%D0%BE%D0%B4%D0%BD%D0%BE%D0%B9%20%D0%B8%D0%B7%20%D0%B7%D0%B0%D0%BF%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%B4%D0%B5%D0%B9%20%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%B0%20%E2%80%93%20%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%8F%D0%B2%D0%BB%D1%8F%D1%82%D1%8C%20%D0%BC%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%B5%D1%80%D0%B4%D0%B8%D0%B5.%20%D0%9A%D0%BE%D0%B3%D0%B4%D0%B0%20%D1%87%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA%20%D0%BE%D1%82%D1%80%D0%B8%D1%86%D0%B0%D0%B5%D1%82%20%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BE%20%D0%B6%D0%B8%D0%B2%D0%BE%D1%82%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE%20%D0%B8%D0%BB%D0%B8%20%D1%80%D0%B0%D1%81%D1%82%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8F%20%D0%BD%D0%B0%20%D0%BC%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D1%82%D1%8C%2C%20%D1%82%D0%BE%D0%B3%D0%B4%D0%B0%20%D0%B5%D0%B3%D0%BE%20%D1%81%D0%BE%D0%B1%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%BE%D0%B5%20%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BE%20%D0%BD%D0%B0%20%D0%9C%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D0%B5%D1%80%D0%B4%D0%B8%D0%B5%20%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%B0%20%D1%82%D0%B0%D0%BA%D0%B6%D0%B5%20%D0%BE%D1%82%D0%BD%D0%B8%D0%BC%D0%B0%D0%B5%D1%82%D1%81%D1%8F.%20%D0%98%20%D0%BD%D0%B0%D0%BE%D0%B1%D0%BE%D1%80%D0%BE%D1%82%2C%20%D0%B5%D1%81%D0%BB%D0%B8%20%D1%87%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA%20%D0%BD%D0%B0%D0%BC%D0%B5%D1%80%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%BE%20%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%8F%D0%B2%D0%BB%D1%8F%D0%B5%D1%82%20%D0%B4%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D1%82%D1%83%20%D0%BA%20%D0%B6%D0%B8%D0%B2%D0%BE%D1%82%D0%BD%D1%8B%D0%BC%2C%20%D1%80%D0%B0%D1%81%D1%82%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8F%D0%BC%20%28%D1%82%D0%B0%D0%BA%D0%B6%D0%B5%20%D0%BA%20%D0%BB%D1%8E%D0%B4%D1%8F%D0%BC%29%2C%20%D0%93%D0%BE%D1%81%D0%BF%D0%BE%D0%B4%D1%8C%20%D0%BD%D0%B0%D0%B4%D0%B5%D0%BB%D0%B8%D1%82%20%D0%B5%D0%B3%D0%BE%20%D0%A1%D0%B2%D0%BE%D0%B5%D0%B9%20%D0%9C%D0%B8%D0%BB%D0%BE%D1%81%D1%82%D1%8C%D1%8E.).

**«Самудяне сочли лжецом пророка (Салиха) из-за своего беззакония, и самый несчастный из них вызвался убить верблюдицу. Посланник Аллаха (Салих) сказал им: «Берегите верблюдицу и питье ее!» Они сочли его лжецом и подрезали ей поджилки, а Господь поразил их за этот грех казнью, которая была одинакова для всех (или сровнял над ними землю)» (Коран 91:11-14).**

Стоит пробежаться глазами по хадисам (высказываниям пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и да приветствует), сразу станет ясно, как серьезно Ислам борется за так называемые   права животных и строго порицает за причинение им вреда. Красноречивые хадисы пророка не требуют комментариев и ярко демонстрируют беспрецедентное «гуманистическое» отношение Ислама к «братьям нашим меньшим».

**«Шел однажды человек по дороге. Его стала мучить сильная жажда. Он нашел колодец  и напился оттуда, а когда выбрался наружу, увидел перед собой собаку. Она тяжело дышала и ела влажную землю от жажды.  Тогда  человек сказал: “Эту собаку жажда мучит так же, как и меня”, после чего он  снова спустился в колодец, наполнил водой башмак, взял его в зубы, выбрался наверх и напоил собаку, а Аллах простил за это его грехи». (Люди) спросили: «О посланник Аллаха, разве нам полагается награда и за животных?» – на что он ответил: «Награда полагается за всё живое» *(Сахих Аль-Бухари, Сахих Муслим, Абу Дауд).***

**«Одна женщина была наказана из-за кошки. Она держала животное взаперти, пока та не умерла. За это женщина была ввергнута в Огонь. Она не давала кошке еды, не утоляла ее жажды и не отпускала, чтобы та смогла найти себе пропитание» *(Сахих Аль-Бухари, Сахих Муслим, Ибн Маджа).***

**«Кто без серьезной причины убьет хотя бы воробья, будет спрошен за свой поступок в День Воскресения»*(Ахмад).***

**«Не используйте живых существ как мишень»*(Сахих Муслим).***

**«Одного из ранних пророков Бога как-то укусил муравей. В ярости он приказал сжечь все муравьиное гнездо. Тогда Господь порицал пророка словами: «Только потому что тебя укусил один муравей, ты приказал уничтожить целую общину, которая прославляла Меня»*(Сахих Аль-Бухари, Сахих Муслим).***

**«(За содержание) лошадей один (человек может получить) награду, для другого они (могут стать) защитой, а для третьего — бременем. Что касается того, кто получит (за них) награду, то им является человек, который содержит (лошадей) на пути Аллаха, привязывая их (длинными верёвками) на пастбище (или на возвышенности), а (количество) добрых дел, (что запишутся такому человеку, будет соответствовать) длине тех верёвок, (за которые он станет привязывать лошадей) на пастбище (или на возвышенности). Если (верёвки) порвутся и (лошади) перейдут через один или два холма, то (все) их следы и (весь) их навоз, (который они после себя оставят, запишутся их хозяину как) добрые дела, если же они пройдут мимо реки и напьются из неё, это также будет записано ему как добрые дела, (даже если) он и не намеревался поить (их), и за это он получит награду» *(Сахих Аль-Бухари).***

**«(Как-то раз), когда (один) человек ехал верхом на корове, она повернула к нему (свою голову) и сказала (человеческим голосом): “Я была создана не для этого, а для пахоты”» *(Сахих Аль-Бухари).***

Абдулла ибн Аббас рассказал: **«Посланник Аллаха запрещал натравливать животных друг на друга»** (Сахих Аль-Бухари, Сахих Муслим, Ат-Тирмизи).

Абдурахман бин Абдулла ибн Мас’уд передал:

**«Мы были в пути вместе с посланником Аллаха. Он оставил нас ненадолго. В его отсутствие мы увидели птицу Хуммара с двумя птенцами. Мы забрали птенцов, а обеспокоенная птица стала кружить над нами. Когда вернулся Пророк, то сказал: «Кто оскорбил чувства этой птицы, забрав ее детенышей? Верните их ей!» *(Сахих Муслим).***

Как рассказал Джабир ибн Абдулла, однажды Пророк увидел выжженное клеймо на морде проходящего мимо осла. Опечаленный Пророк воскликнул:

**«О Господь, прокляни того, кто поставил это клеймо!» *(Сахих Муслим).***

Жена Пророка, Аиша, поведала: «Однажды я ехала на непослушном верблюде и повернула его довольно резко. Пророк сказал мне:

**«Вы обязаны обращаться с животными мягко!» *(Сахих Муслим).***

От Яхъи бин Саида передается:

**«Пророка видели вытирающим морду коня своим плащом. Когда спросили, почему он это делает, Пророк ответил: «Прошлой ночью Господь порицал меня за то, что я пренебрег своей лошадью»*(Муватта).***

Проходя мимо детей, которые забавлялись, стреляя из лука в барана, Пророк побранил их: «**Не калечьте бедное животное»*(Ан-Насаи).***

Строгие, вплоть до проклятия, слова в адрес причиняющих вред животным, показывают, насколько осуждаемо это в мире, и какое страшное наказание влечет за собой в Вечности. В то же время, за милость к ним, доброту и защиту ждет награда от Всевышнего – это путь прощения и очищения от грехов. Из хадисов видно, что Ислам говорит не только о физической, но и  душевной боли животных, и о том, что инстинктивно они чувствуют несправедливость по отношению к себе. По Исламу, животные обладают сознанием, чувством собственного достоинства, уникальными отличительными чертами (как птица Хуммара, осел Укайр и т.д.).

**«Он установил землю для тварей. На ней есть фрукты и пальмы с чашечками (или волокнами), а также злаки с листьями и травы благоуханные. Какую же из милостей вашего Господа вы считаете ложью?» (Коран 55:10-13)**

**Примечания:**

[[1]](http://www.islamreligion.com/ru/articles/361/%22%20%5Cl%20%22_ftnref17370%22%20%5Co%20%22Back%20to%20the%20refrence%20of%20this%20footnote) Убиение верблюдицы само по себе не является причиной гибели народа. Господь стер самудян с лица земли за то, что они уничтожили Его Знамение и, тем самым, символизируя свое абсолютное неприятие Господа, к Которому они в конце концов придут, а также единобожия, к которому призывал их пророк Салих (мир ему). Таким образом, несправедливое отношение к животным – это преступление против одной из заповедей Бога – проявлять милосердие. Когда человек отрицает право животного или растения на милость, тогда его собственное право на Милосердие Бога также отнимается. И наоборот, если человек намеренно проявляет доброту к животным, растениям (также к людям), Господь наделит его Своей Милостью.

**зеленая планета Господа (часть 4 из 4)**

**«У Него ключи к сокровенному, и знает о них только Он. Ему известно то, что на суше и в море. Даже лист падает только с Его ведома. Нет ни зернышка во мраках земли, ни чего-либо свежего или сухого, чего бы не было в ясном Писании» (Коран 6:59).**

Пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и да приветствует, однажды сказал:

**«Мир зеленый и прекрасный,  и Господь назначил вас его защитниками»*(Сахих Муслим).***

Сохранить землю зеленой и плодородной для людей и животных – одна из наиболее благородных целей в Исламе. От пророка Мухаммада, да благословит его Аллах и да приветствует, мы узнаем:

**«Если какой-нибудь мусульманин посадит дерево или посеет зерно, в затем птица, человек или животное съест что-то из посеянного или посаженного им, это непременно зачтется ему как милостыня, (за которую он в праве ожидать Награду от Господа)» *(Сахих Аль-Бухари).***

Сажать растения - настолько достойное занятие перед Господом, что Пророк призывает сделать это, пусть даже в последние часы своей жизни:

**«Если вас настигнет Судный День, а в руках окажется росток пальмы, непременно посадите его»*(Ахмад).***

Кто имеет права на мир растений и животных, который так необходим для нашего выживания? Пророк сказал:

**«Люди обладают одинаковыми правами на три вещи: пастбище, воду и огонь» *(Ибн Маджа).***

Как учит Ислам, если жизненно необходимые ресурсы Земли не будут поделены между людьми справедливо,  общества разделятся на имущих и неимущих.

Поэтому, Ислам,  с одной стороны, призывает мусульман, в чьих руках оказалось больше требуемого,  проявлять щедрость и понимание к тем, кому  не так посчастливилось,  с другой стороны, предостерегает их от расточительности. В любом случае, исламские законы, как закят (обязательная милостыня), запрет на риба (ростовщичество) и этическая экономическая система Ислама в целом заботится об уменьшении пропасти между богатыми и бедными.

**«Он — Тот, Кто взрастил сады, в которых растения с подпорками для них и без подпорок, — в них финиковые пальмы, посевы с разнообразными злаками, оливы, гранатовые деревья, плоды их похожи на вид и не похожи на вкус. Вкушайте эти плоды, когда [сады] станут плодоносить, и давайте нуждающимся должное в день уборки, но не излишествуйте, ибо Он не любит излишествующих» (Коран 6:141).**

Социально-ответственное развитие – способность поколения развиваться, не подвергая риску потребности следующих поколений – полностью совпадает с учением Ислама. Сегодня менее 25% населения планеты владеет более 75% мировых ресурсов, что ведет к их нерациональному использованию. Виновным  за такую несправедливость непременно придется держать строгий ответ, как об этом сказал пророк Мухаммад, да благословит его Аллах и да приветствует.

**«Среди трех (видов) людей, с которыми Господь не заговорит в Судный День и не посмотрит на них, те, кто обладал излишком воды, но удерживал ее от остальных. Господь скажет им: «Сегодня я лишу тебя Моей Милости,  как ты удерживал то, что не создал сам» *( Сахих Аль-Бухари).***

**«Это Он сделал вас наследниками земли и возвысил по степеням одних над другими, чтобы испытать вас в том, что Он даровал вам. Воистину, Он скор в наказании, и, воистину, Он — прощающий, милосердный» (Коран 6:165).**

На самом деле, ускоряющаяся потеря биологического разнообразия, загрязнение окружающей среды и разрушение экосистем, природно-антропогенные эрозии,  не говоря уже о всевозможном угнетении различных представителей живого мира – все это признаки злодеяния и беззакония на земле.

**«Если бы только среди поколений, живших до вас, были мудрые люди, которые выступали бы против нечестия на земле. Такими были лишь немногие из числа тех, кого Мы спасли. А беззаконники последовали за тем, что было даровано им, и стали грешниками» (Коран 11:116)**

Если человек не исполняет обязанностей перед Богом, который несравнимо выше человека, как может он выполнить долг перед тем, кого считает ниже и меньше себя?  Если нет благодарности к Творцу,  неужели она будет по отношению к «глупым» животным? Если он не совершает добра ради Своего Господа, как он станет совершать добро для мира вокруг него?

**«Ведь он полагал, что не возвратится (к Аллаху). Да, воистину, Господь видит его (деяния)» (Коран 84:14-15).**

Поэтому, давайте не будем забываться. Не зря говорят: «Что посеешь, то и пожнешь». Что мы сделаем при жизни, то вернется к нам после смерти. Непременно! Нам, людям, была предоставлена вся Земля, подчинен весь мир не для того, чтобы мы уничтожали его. Достаточно этого факта, чтобы подумать, наконец, об ответственности и подготовиться ко Дню, ради которого мы все живем – Дня Суда.

**«Когда земля содрогнется от сотрясений и извергнет свою ношу,  и человек спросит, что с нею, в тот день она поведает свой рассказ!» (Коран 99:1-4)**